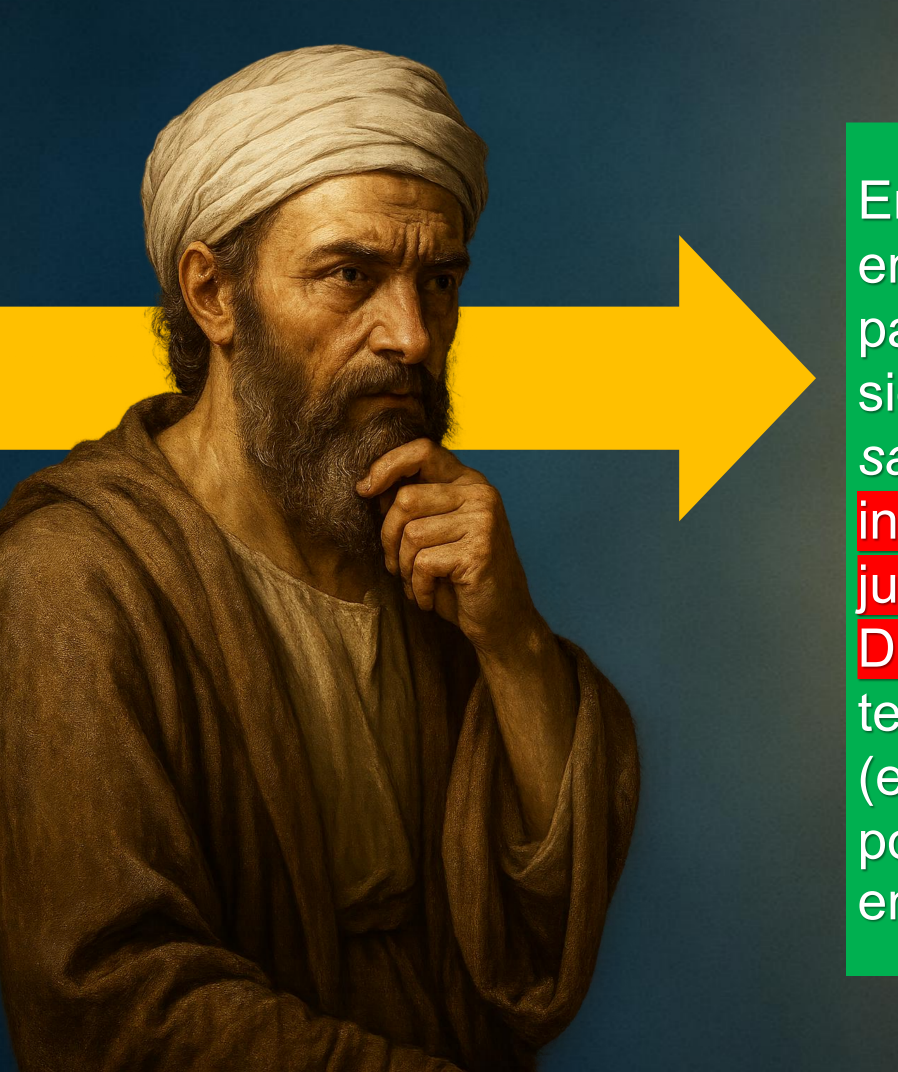




# SACRAMENTO

La palabra sacramento proviene del latín sacramentum, un término del derecho y de la milicia romana. En el uso civil, sacramentum designaba originalmente una suma de dinero depositada como garantía en un litigio; quien perdía el juicio perdía también el depósito, el cual se destinaba a los templos. De ahí su sentido de algo "apartado para lo sagrado".



En los primeros siglos, los cristianos emplearon el griego mysterion ("misterio") para referirse a los ritos sagrados. Hacia el siglo III, *Tertuliano* introdujo el término latino sacramentum en contexto cristiano, inicialmente aplicado al Bautismo como un juramento sagrado entre el bautizado y Dios. La Iglesia primitiva distinguió desde temprano ciertos actos rituales (especialmente el Bautismo y la Eucaristía) por conferir una gracia especial, basándose en las instrucciones del Nuevo Testamento

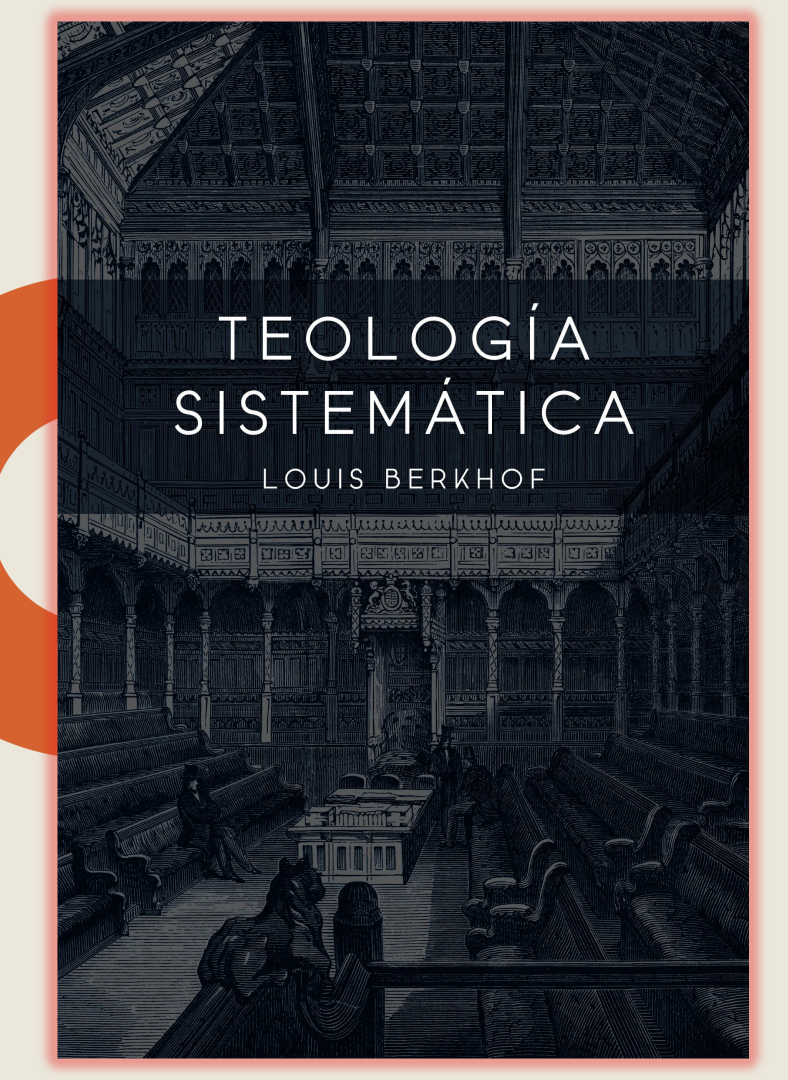


Con el tiempo, la palabra dejó de tener un sentido genérico de "misterio sagrado" y comenzó a usarse para designar actos concretos instituidos por Cristo, que conferían gracia. Este cambio se consolidó con Agustín de Hipona (siglo IV-V), quien definió el sacramento como un <u>signo visible de</u> una gracia invisible (signum visibile gratiae invisibilis).



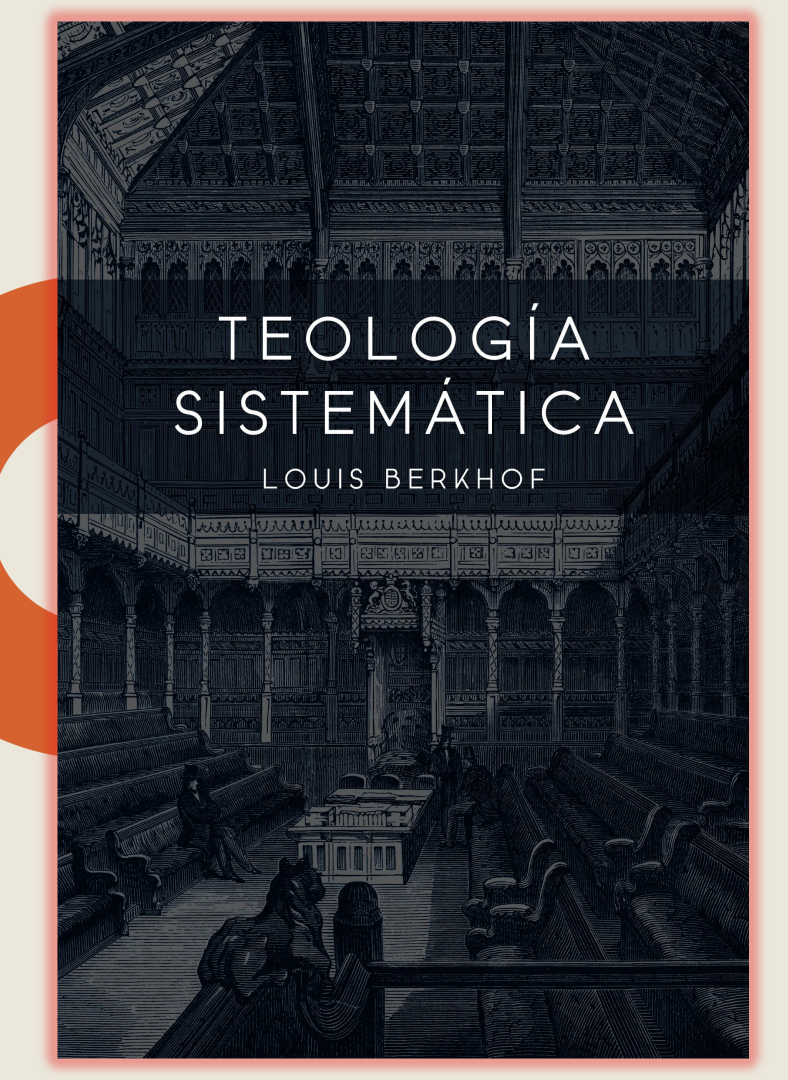
"Un sacramento es una ceremonia o una obra en la que Dios nos manifiesta una promesa. El bautismo (e.g.) no es obra que nosotros ofrecemos a Dios, sino una que Dios nos ofrece a nosotros".

Libro de Concordia, De las especies del Sacrificio, C. XVIII, p.157 (Texto recopilado por Andrés Martín) Chile, 2010.



"En la Iglesia primitiva la palabra «sacramento» fue usada primeramente para denotar toda clase de doctrina y ordenanza. Por esta misma razón algunos objetaron el nombre y prefirieron hablar de «signos», «sellos» o «misterios». Incluso durante e inmediatamente después de la Reforma, muchos vieron con desagrado el nombre «sacramento». Melanchton usó «*signi» y* tanto Lutero como Calvino consideraron necesario llamar la atención al hecho de que la palabra «sacramento» no es empleada en su sentido original en teología"

Louis Berkhof, , trad. Cristian Franco (Bellingham, WA: Editorial Tesoro Bøblico, 2018).



"Un sacramento es una ordenanza santa instituida por Cristo en la cual, mediante signos sensibles, la gracia de Dios en Cristo y los beneficios del pacto de gracia son representados, sellados y aplicados a los creyentes, y estos, a su vez, dan expresión a su fe y lealtad a Dios"

Louis Berkhof, , trad. Cristian Franco (Bellingham, WA: Editorial Tesoro Bøblico, 2018).

# LAS PARTES COMPONENTES



Cada uno de los sacramentos contiene un elemento material que es palpable para los sentidos



Los signos y los sellos presuponen algo que es significado y sellado, y lo cual usualmente se denomina como *materia interna del sacramento.* 



La "Unión Sacramental" entre el signo y lo significado

# UNION SACRAMENTAL

Cuando hablamos de unión sacramental nos referimos a que en un sacramento hay dos cosas juntas:

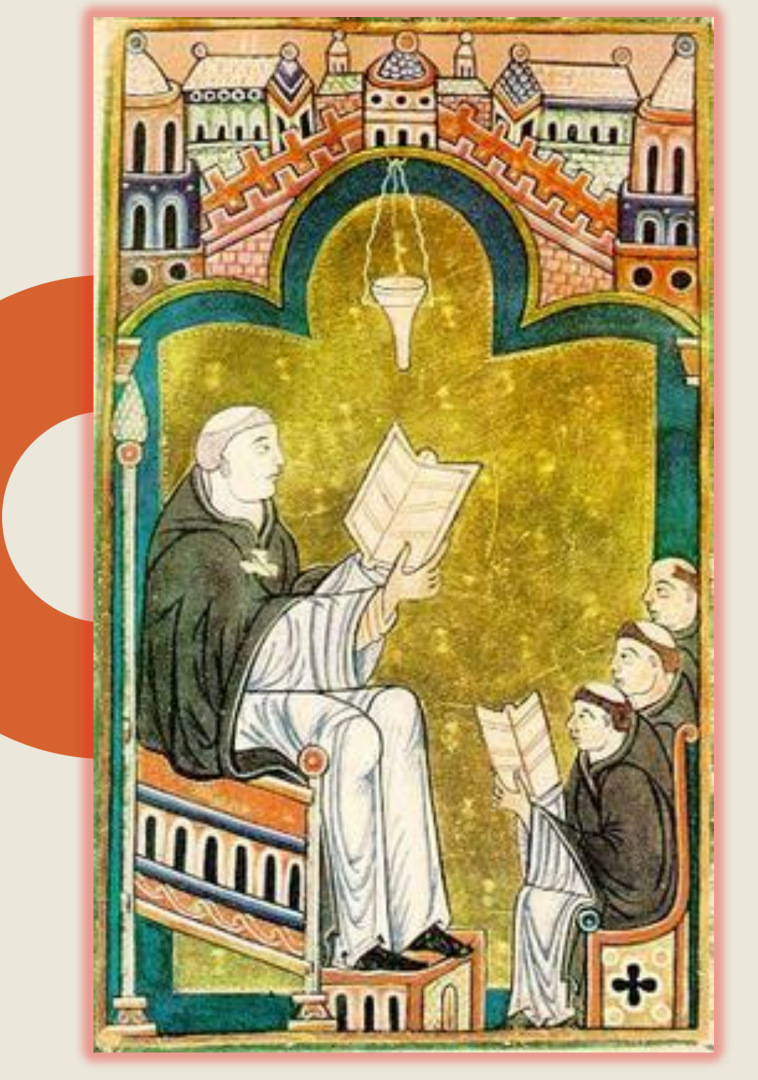
El signo visible (por ejemplo, el pan y el vino, o el agua).

La realidad espiritual que ese signo representa (la gracia, la obra de Cristo, su presencia).

Esa unión no significa que el signo se convierta literalmente en lo que representa (como enseña el catolicismo), sino que Dios ha decidido unirlos de tal manera que cuando usamos el signo correctamente, Él también obra la gracia que simboliza.







"Hugo de San Víctor (†1141) menciona casi 30 acciones que podían llamarse sacramentos, pero distingue entre principales y secundarios Roberto Pullus (†1150) menciona 6 principales. Pedro Lombardo (†1160), en sus *Sentencias* fija 7 sacramentos: bautismo, confirmación, eucaristía, penitencia, unción de enfermos, orden y matrimonio. Su lista se volvió influyente porque sus Sentencias se convirtieron en manual obligatorio en las universidades medievales."

Hugo San Victor, *De sacramentis Christianae fidei*, I.9. Estrasburgo : [impresor del Jordanus de Quedlinburg de 1483 (Georg Husner)



#### SACROSANCTI

ET OECUMENICI

## CONCILII

TRIDENTINI

SUB PAULO III. JULIO III.
Paulo IV. Pontificibus
Maximis

CANONES ET DECRETA

TUXTA EXEMPLAR ROMAE EDITUM Ann. MDLXIV

ACCESSERUNT DUORUM ERUDIT. VIRORUM

D. Ioannis Sotealli Theologi, & Horatii Lucii

I. C. utilissimae annotationes.

BULLIS ETIAM PH IV. PONTIFICIS Maximi ad calcem adiectis.

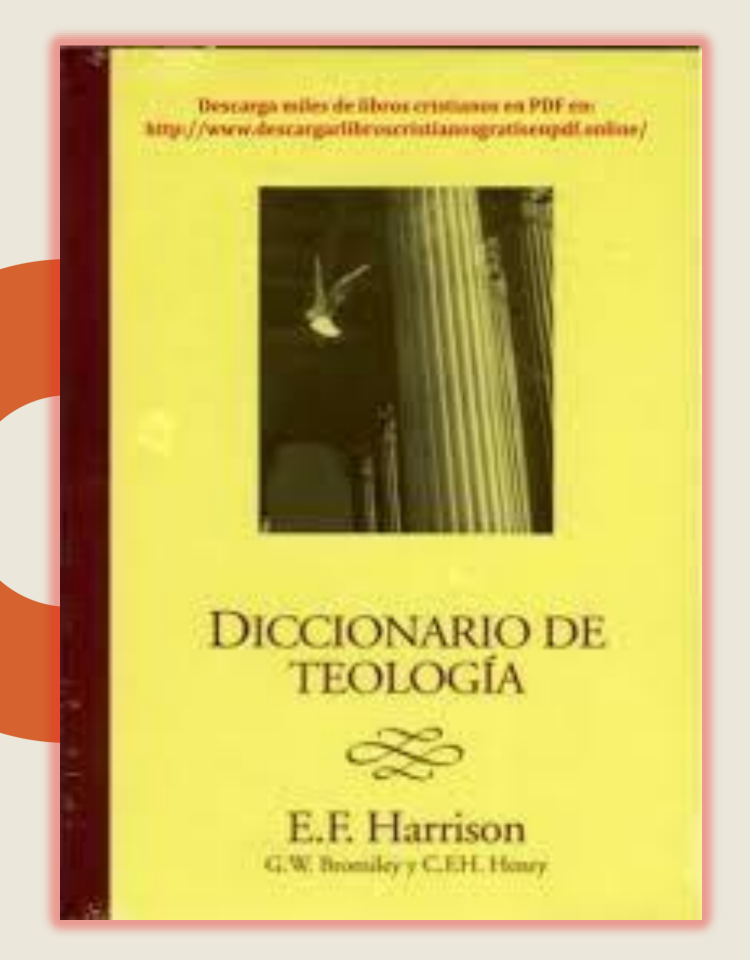
CUM SUPERIORUM PERMISSU.

Matriti: Ex Typographia HILARII SANTOS ALONSO in via de Atocha. Anno 1781.

"Si alguno dijere, que los sacramentos de la nueva ley no fueron todos instituidos por Jesucristo, nuestro Señor, o que son más o menos de siete, a saber: Bautismo, Confirmación, Eucaristía, Penitencia, Extremaunción, Orden y Matrimonio; o incluso que alguno de estos siete no es verdadera y propiamente sacramento; sea anatema".

Concilio de Trento Sesión VII, N. I, Recuperado de:

https://www.papalencyclicals.net/councils/trent/seventh-session.htm



"Junto con la proclamación (kērigma) y la enseñanza (didachē), también se le dio un lugar prominente al Bautismo y la Cena del Señor en la iglesia primitiva (Hch. 2:41-42:20:7, 11; 10:47, etc.). Estos dos ritos se consideraban como instituidos por Cristo para hacer que los miembros de la iglesia entraran en comunión con su muerte y resurrección y de esta forma consigo mismo a través del Espíritu Santo (Mt. 28:1S-20; 1 Co. 11:23-27; Hch. 2:38; Ro. c:3-5; Col. 2:11-12).".

Ronald S. Wallace, , ed. Everett F. Harrison, Geoffrey W. Bromile, Carl F. H. Henry, Diccionario de Teologφa (Grand Rapids, MI: Libros Desafφo, 2006), 549



Bruft und wandten wieder um.
Es flubnden aber alle feine Berwandten von ferne
und viel Beiber, die ihm aus Galilda waren nachgefolget, und faben das alles, unter welchen war Maria

folget, und faben das auces, univerweitigen war welche. Deagbalena, und Wearia des fleinen Zacobs und Zo-fephs Weuter, und Salome, die Weuter der seinder Zebedat, welche ihm nachgefolget batten, da er in Galilda war, und gedienet, und viel andere, die mit

ibin binanfgeaangen waten.
Die Zuden aber, dieweil es der Rüfftag war, daß
nicht die Leichname auf dem Kreus blieben am Sabbat,
daß ihre Beine gebrochen und abgenommen würden.
Da famen die Kriegsfnechte, und brachen dem ersten

Da famen die Kriegstnechte, und brachen dem ernen die Beine, und dem andern, der mit ihm gefreuziget war. Als sie aber zu Zesu kamen, da sie faben, dass er sichon gestorben war, brachen sie ihm die Beine nicht, mit einem Speer, und alsbald gieng Blut und Basser speraus, Und der das gesehen hat, der hat es bezeuget,

ibin binanfgegangen waren.

Los Reformadores fueron unánimes en aceptar DOS SACRAMENTOS como **INSTITUIDOS POR** CRISTO, y evidenciado en las **ESCRITURAS**. Esto eran el BAUTÍSMO, como elemento introductorio a la FAMILIA DE LA FE y la EUCARISTIA, como elemento UNITIVO de la FAMILIA DE LA FE.



# CONFESIÓN DE WESTMINSTER

DE LOS SACRAMENTOS

Art. II "Hay en cada sacramento una relación espiritual o unión sacramental entre el signo y la cosa significada; de donde llega a suceder que los hombres y efectos del uno se atribuyen al otro".

## Lo mismo sucede con el sacramento de la comunión. El signo es recibir FÍSICAMENTE PAN Y VINO



"Este es mi cuerpo y esta es mi sangre" Nunca dejamos de experimentar la gracia en nuestras vidas, la experimentamos de forma subjetiva y de forma objetiva. Subjetiva por mediación directa de Cristo, objetiva por medio de elementos sensibles.



MEDIOS DE GRACIA



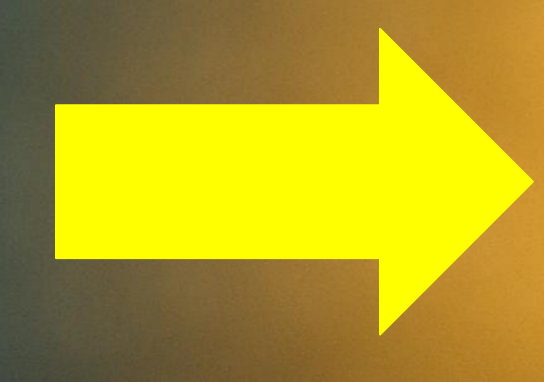
#### AMOR

#### SANTIDAD

Los medios de Gracia nos ayudan santificándonos, llenándonos de Amor y haciéndonos semejantes a Cristo.

#### PROPOSITO DE LOS SACRAMENTOS

- SALVACIÓN
- FE
- REGENERACIÓN
- BAUTISMO EN EL ESPIRITU
- UNIÓN CON CRISTO



REALIDADES INVISIBLES

#### PROPOSITO DE LOS SACRAMENTOS

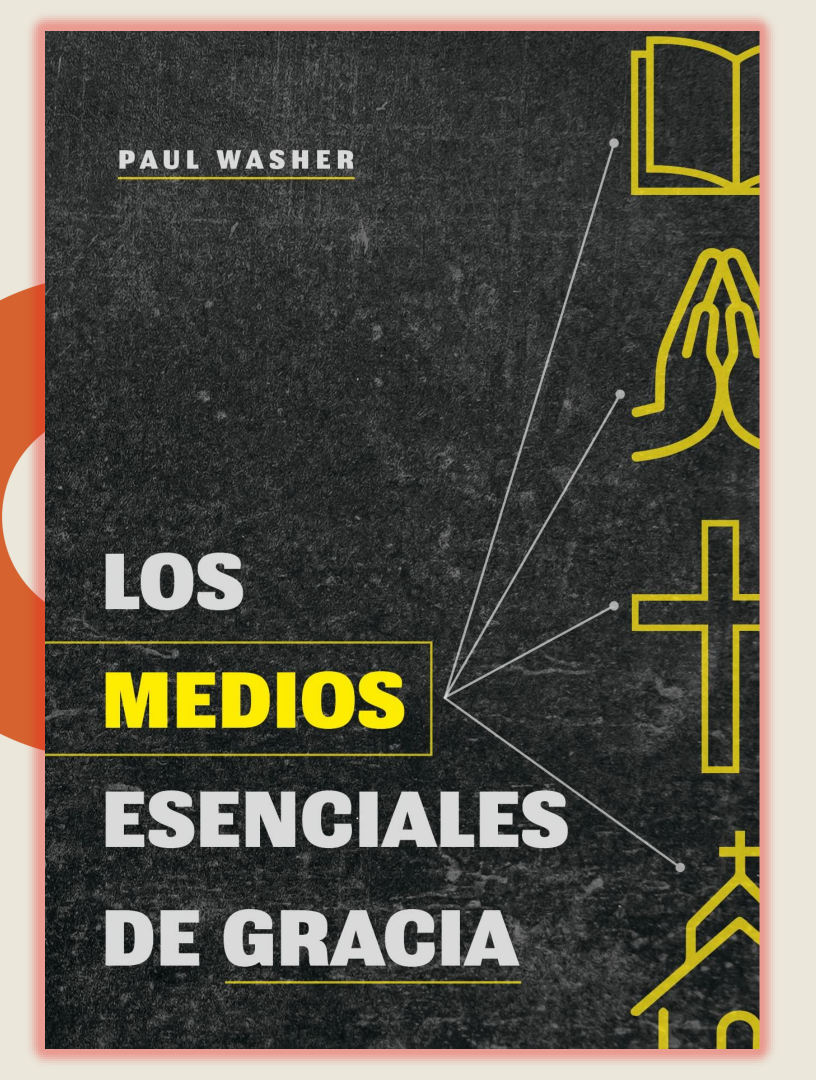
- 1. SALVACIÓN
- 2. FE
- 3. REGENERACIÓN
- 4. BAUTISMO EN EL ESPÍRITU

5. UNIÓN CON CRISTO

#### REALIDAD VISIBLE







"Estos medios no son obras que deban realizarse para merecer la salvación, sino que son dones de Dios por los cuales el creyente puede crecer en la salvación que ha recibido solo por gracia y por medio de la fe en Jesucristo".

Paul Washer, *Los medios esenciales de Gracia* (ed. Poeima, 2022, EEUU) p.10

La gracia se comunica por el Espíritu a través del signo, pero solo es eficaz cuando es recibida con fe (He 4:2). La Reforma rechazó la idea "ex opere operato" la intención es ver a los sacramentos como instrumentos ordenados por Cristo para que, por medio de ellos, el Espíritu Santo ministre gracia a los creyentes.









# TRANSUBSTANCIACIÓN

**Qué enseña**: La sustancia del pan y el vino se convierte en la sustancia del cuerpo y la sangre de Cristo, permaneciendo solo las apariencias (*accidentes*).

Presencia: Física y local, permanente después de la consagración.

**Definición oficial**: IV Concilio de Letrán (1215) y Concilio de Trento (1551).

# CONSUBTANCIACIÓN

**Qué enseña**: Cristo está realmente presente "en, con y bajo" el pan y el vino, sin que estos dejen de ser pan y vino.

Presencia: Física y sacramental mientras dura la celebración.

Defensor principal: Martín Lutero.

## REAL ESPIRITUAL

**Qué enseña**: Cristo está verdaderamente presente, pero de manera espiritual, comunicando su gracia por medio del Espíritu Santo al creyente que participa con fe.

**Presencia**: Espiritual, no física; el pan y el vino no cambian de sustancia.

Defensor principal: Juan Calvino.

## MEMORIAL SIMBOLICA

Qué enseña: El pan y el vino son solo símbolos para recordar el sacrificio de Cristo.

Presencia: No física, espiritual/memorial en la fe del creyente.

**Definición histórica:** Ulrico Zwinglio, Reforma suiza (1520s).

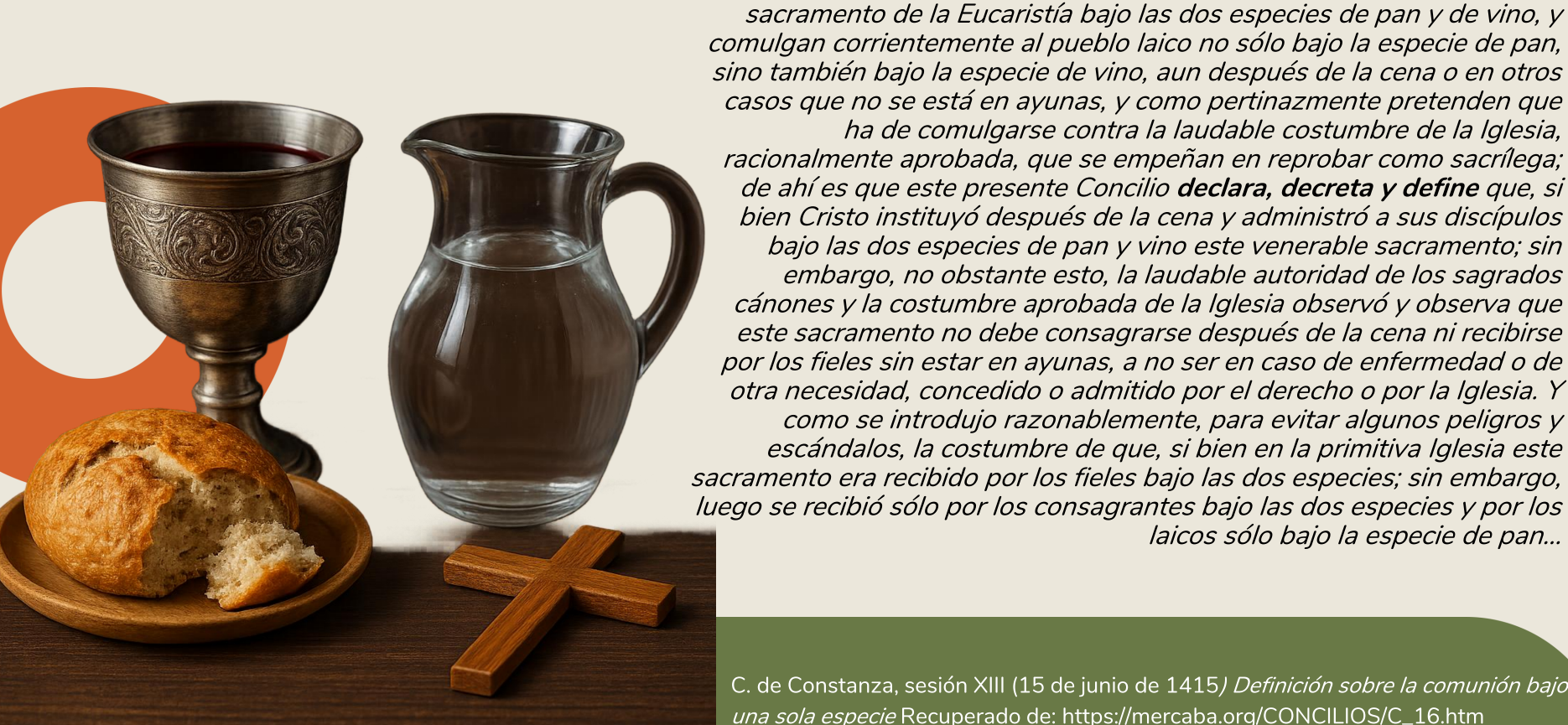




- 1. NEGACIÓN DE LAS DOS ESPECIES
- 2. SACRIFICIO EXPIATORIO REPETIDO
- 3. ADORACIÓN DE LA HOSTIA
- 4. VINCULACION SOTERIOLOGICA
- 5. DOCTRINA EX OPERE OPERATO



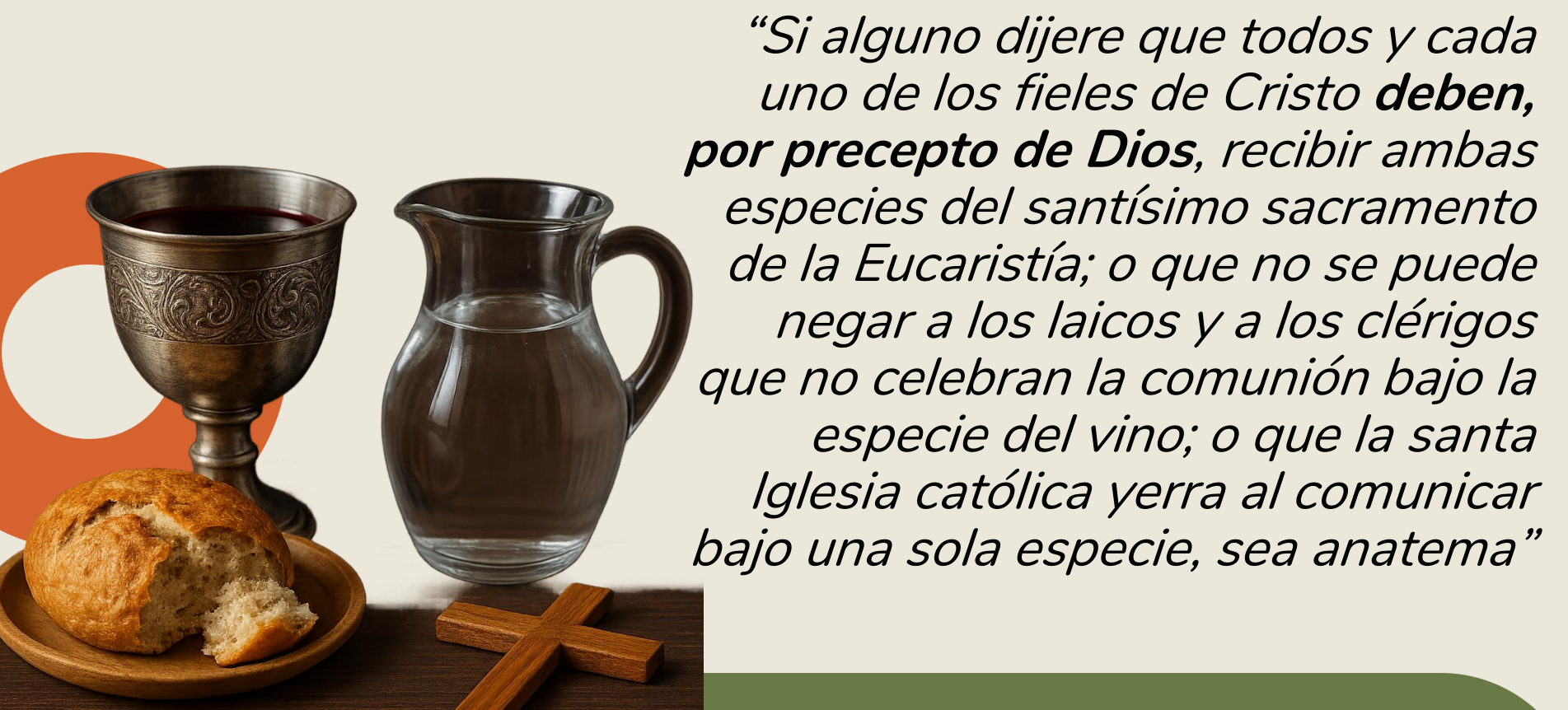
Concilio de Constanza, sesión 13, 15 de junio de 1415, decreto sobre la comunión bajo una sola especie y de los párvulos, afirma que aunque en la Iglesia primitiva se recibía bajo ambas especies, por causas razonables se introdujo la costumbre de comulgar bajo una sola y manda mantenerla, añadiendo que Cristo se recibe entero bajo cada especie. Concilio de Trento, sesión 21, doctrina y cánones sobre la comunión bajo ambas especies y de los párvulos, cánones 1 al 3, confirma la licitud de una sola especie y anatematiza a quien la niegue.



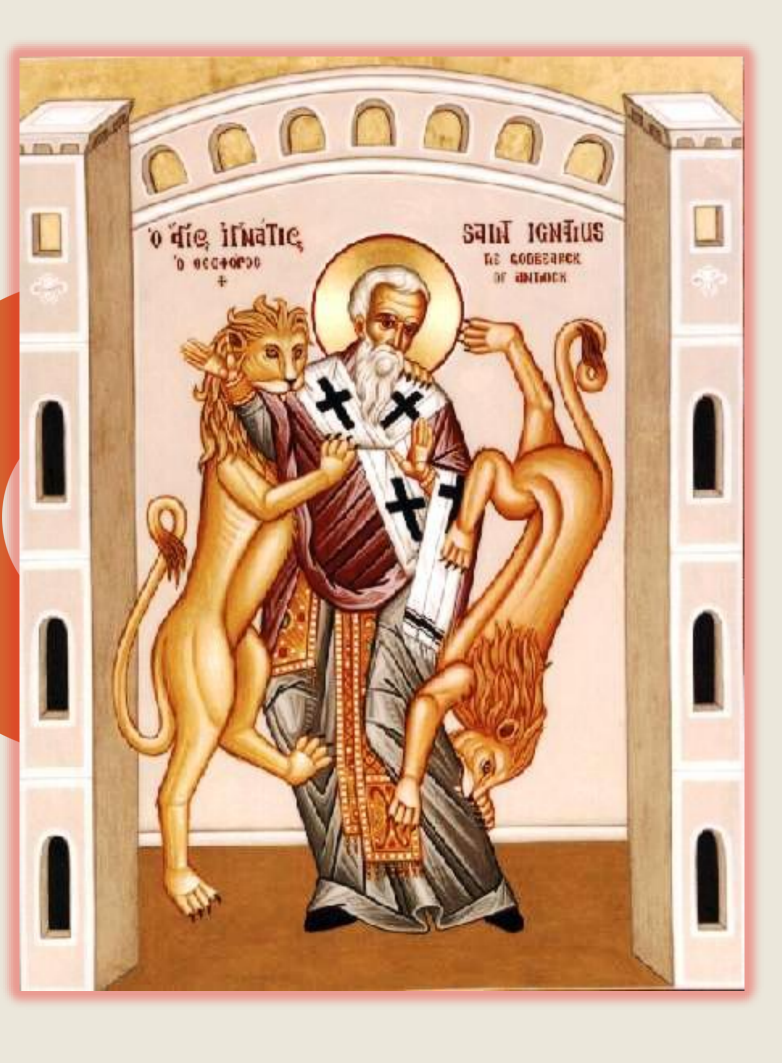
C. de Constanza, sesión XIII (15 de junio de 1415) Definición sobre la comunión bajo una sola especie Recuperado de: https://mercaba.org/CONCILIOS/C\_16.htm

"Como quiera que en algunas partes del mundo hay quienes

temerariamente osan afirmar que el pueblo cristiano debe recibir el

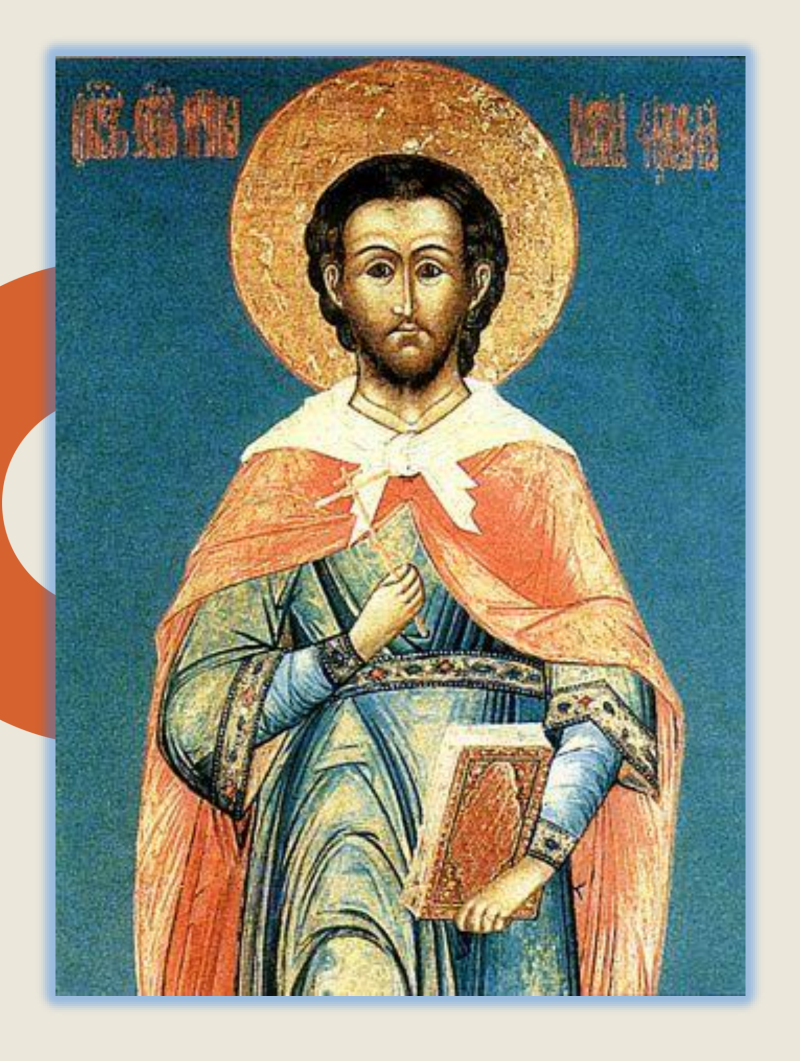


Concilio de Trento, Sesión XXI (16 de julio de 1562), Canon 1



"Cuidaos, pues, de participar de una Eucaristía; porque, una es la Carne de Nuestro Señor Jesucristo, y una la copa que nos une con su Sangre, y un altar, así como hay un obispo asistido por el presbiterio y los diáconos, mis consiervos. Así os conformaréis en todas vuestras acciones a la voluntad de Dios... Porque hay una sola carne del Señor Jesucristo; y Su sangre que fue derramada por nosotros es una; también se parte un pan para todos los comulgantes, y una copa se reparte entre todos"

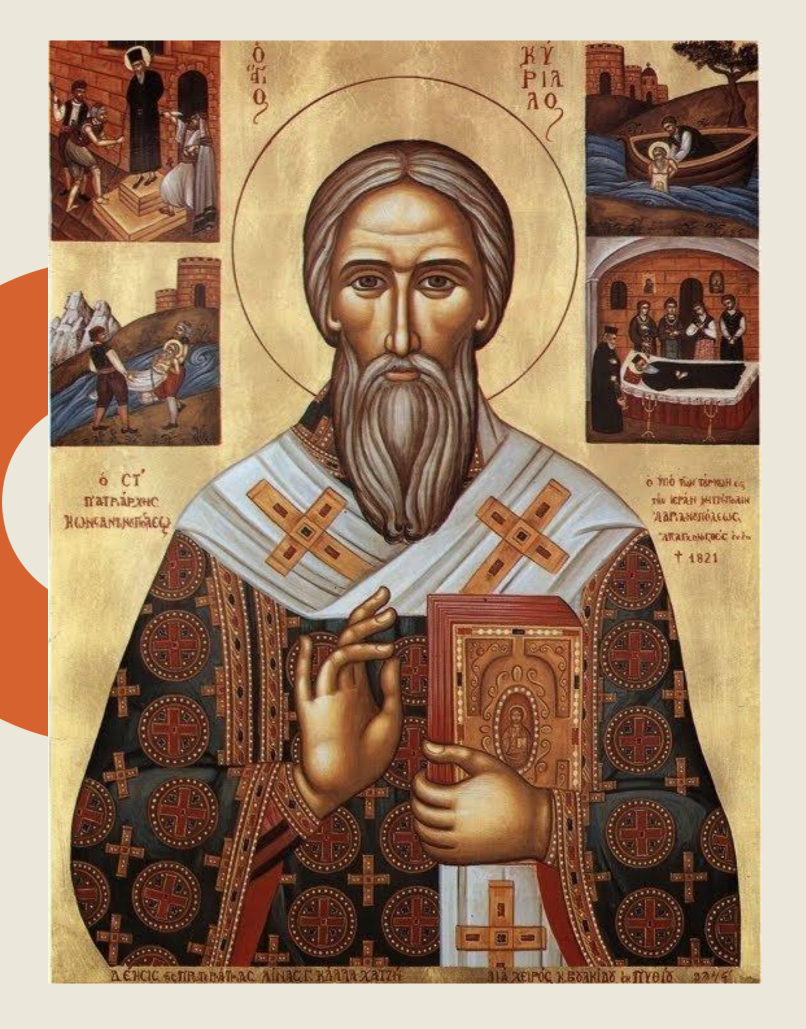
Ignacio de Antioquia, carta a los Filadelfianos.



"Y cuando el presidente ha dado gracias, y todo el pueblo ha expresado su asentimiento, los que son llamados diáconos por nosotros dan a participar a cada uno de los presentes del pan y del vino..."



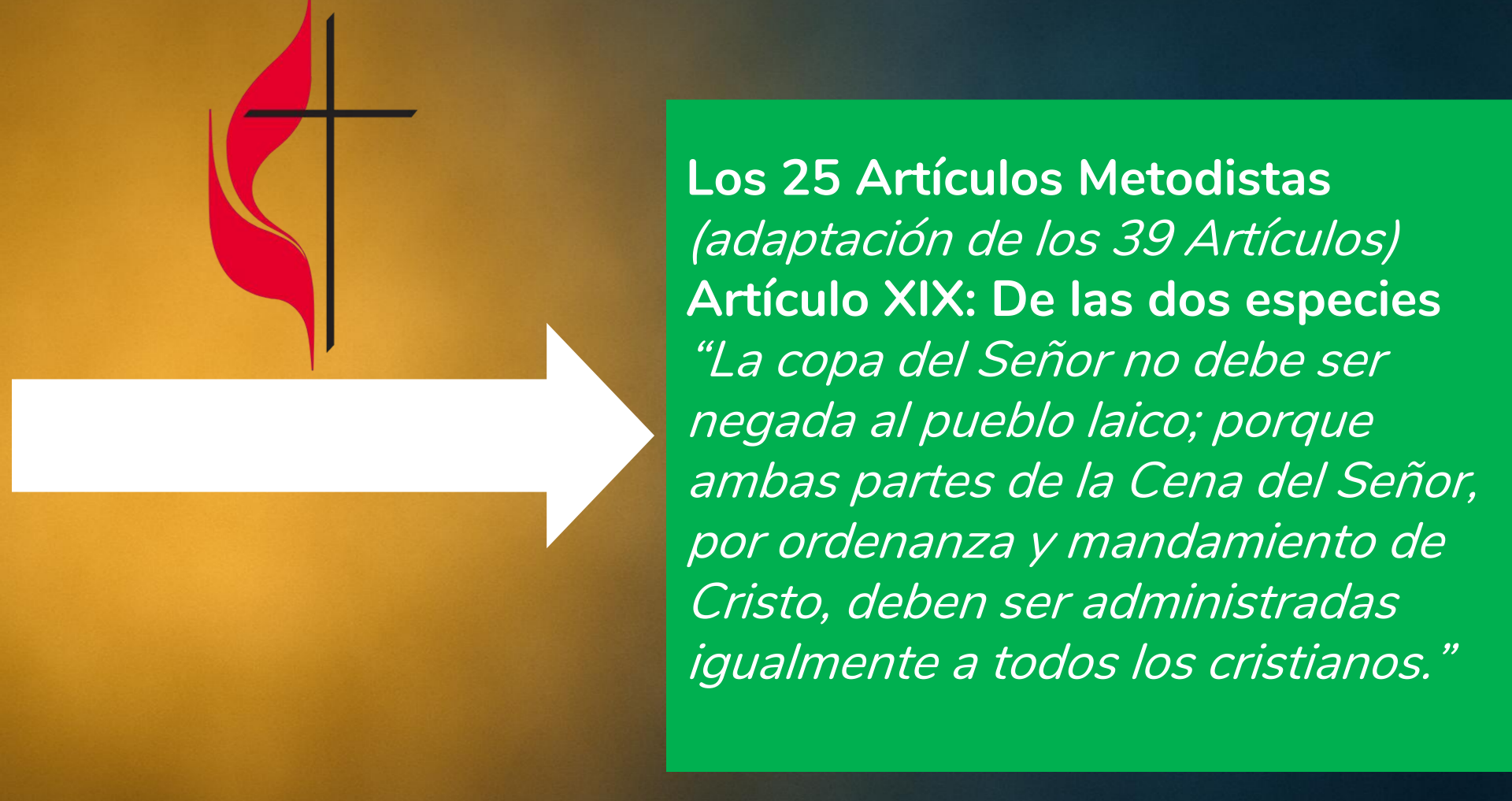
"Y de nuevo escribe en otro lugar: "Porque por un solo espíritu hemos sido bautizados todos en un solo cuerpo, ya sean judíos o griegos, ya sean esclavos o libres, y todos hemos bebido de una misma copa..."



"Luego, después de participar del cuerpo de Cristo, pasen adelante para la copa de Su sangre, sin extender las manos hacia arriba, sino inclinándose en la postura de adoración y culto, y sean santificados al participar de la sangre de Cristo"



39 Artículos de Religión (anglicanos) Artículo 30: De las dos especies "La copa del Señor no debe ser negada al pueblo laico; porque ambas partes del Sacramento del Señor, por ordenanza y mandamiento de Cristo, deben ser administradas igualmente a todos los hombres cristianos."





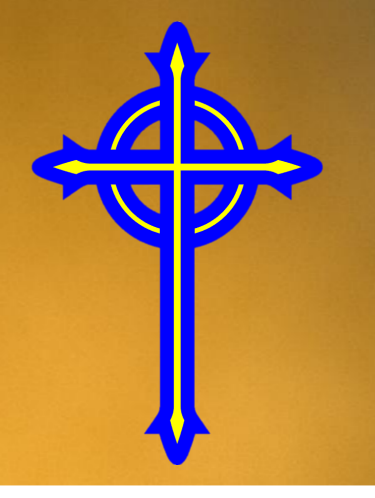
#### Confesión de Augsburgo (1530) Artículo XXII: De las dos especies en el Sacramento

"A los laicos se les da el Sacramento de la Cena del Señor bajo ambas especies, porque este uso tiene el mandamiento del Señor: 'Bebed de él todos', como también es evidente de la historia de la institución. Y no hay ningún mandamiento o ejemplo en las Escrituras que autorice a negarles una de las especies."



#### Confesión de Fe de Westminster (1646) Capítulo 29: La Cena del Señor

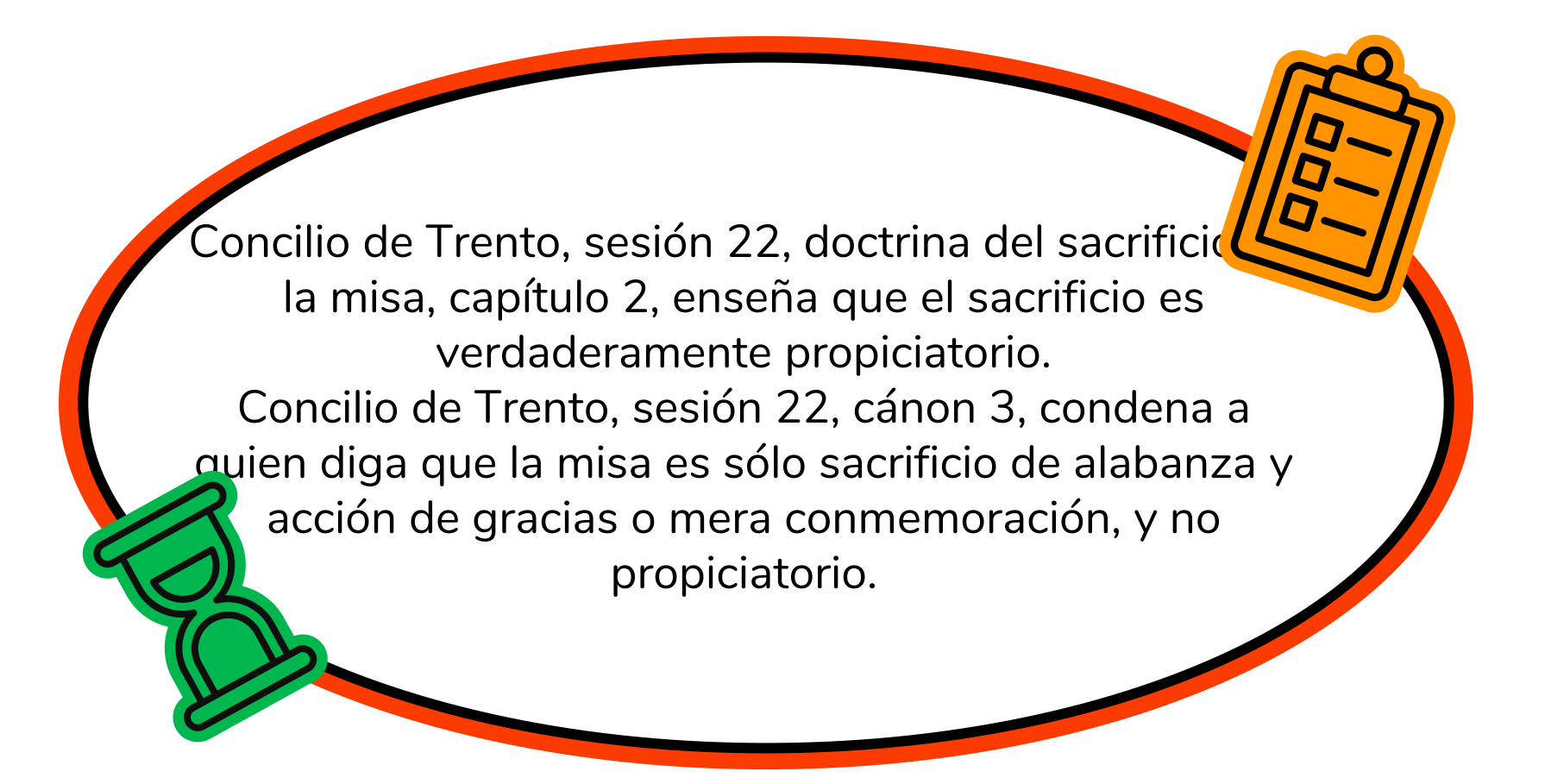
Describe el pan como sacramento del cuerpo de Cristo y el vino como sacramento de su sangre; ambos son señal y sello de la comunión con Cristo. Aunque no formula un mandato explícito de que los laicos reciban ambas especies, presupone la participación de ambos elementos como parte integral del rito.

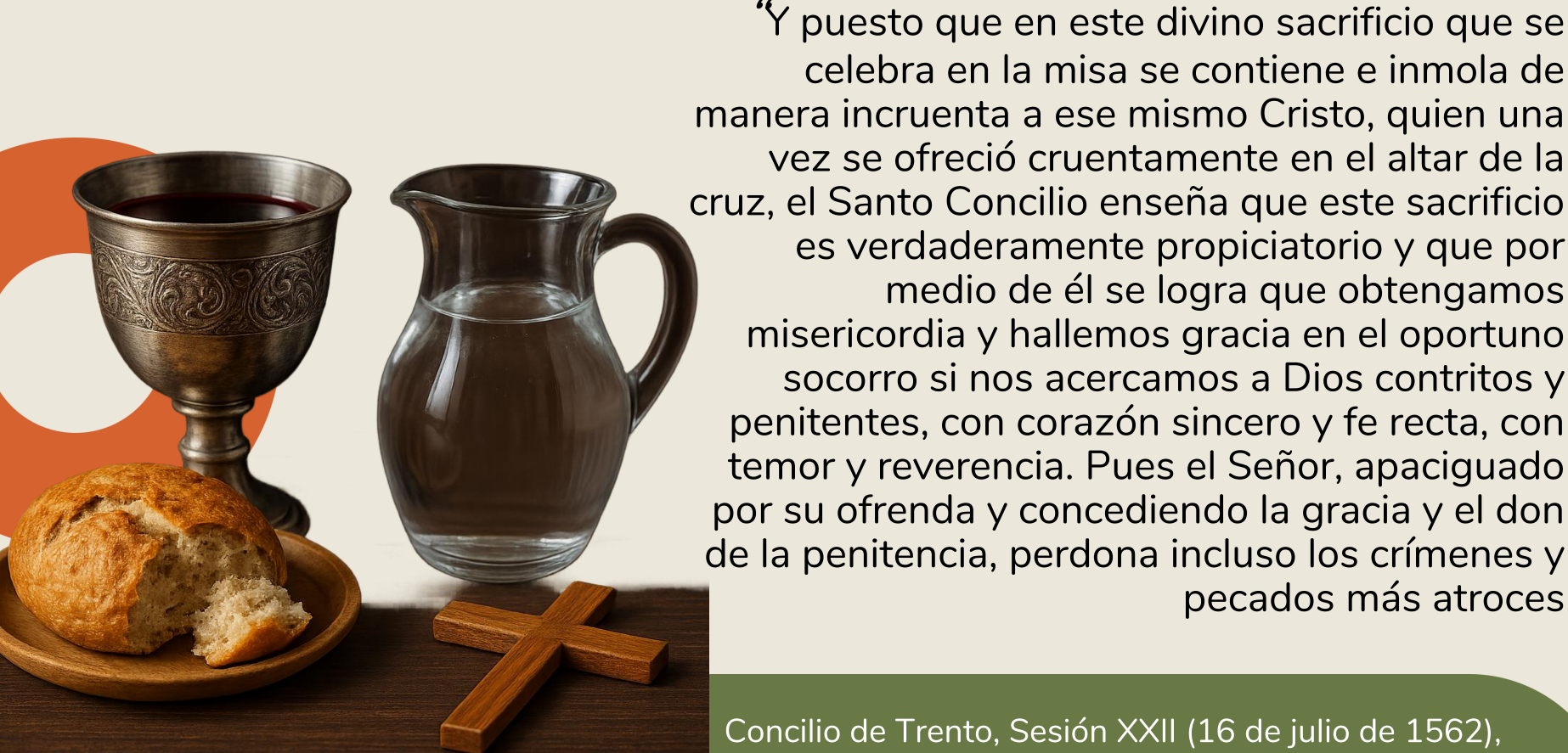


#### Confesión Belga (1561) Artículo 35: El Sacramento de la Cena del Señor

Cristo instituyó el pan como sacramento de su cuerpo y el vino como sacramento de su sangre, para que los creyentes los reciban espiritualmente por fe. El texto no impone explícitamente a los ministros dar ambas especies a todos, pero presenta el sacramento completo como comprendiendo pan y vino juntos.

# SACRIFICIO EXPATORIO REPETITIVO

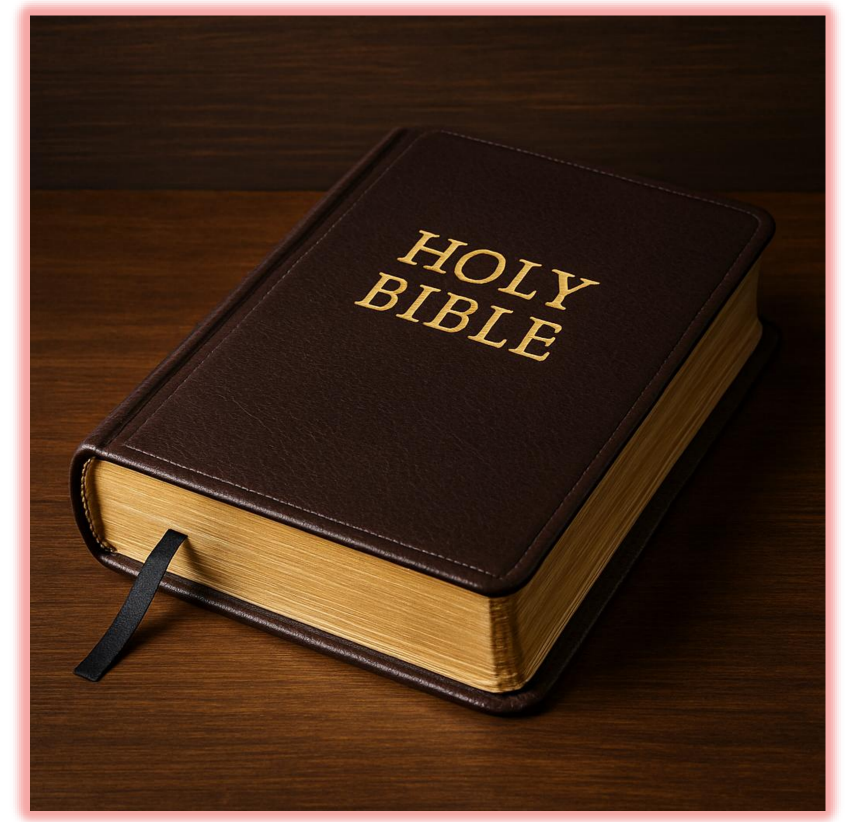




Canon 2

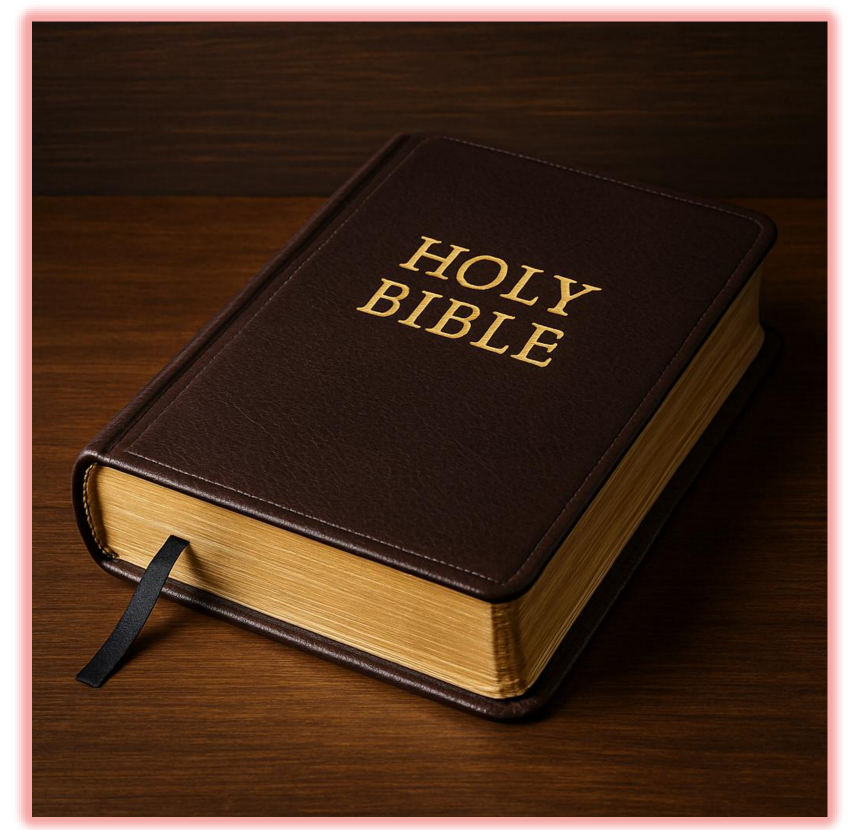
**Hebreos 7:27** 

"Él no tiene necesidad cada día, como aquellos sumos sacerdotes, de ofrecer sacrificios primero por sus propios pecados y luego por los del pueblo; porque esto lo hizo una vez para siempre, ofreciéndose a sí mismo."



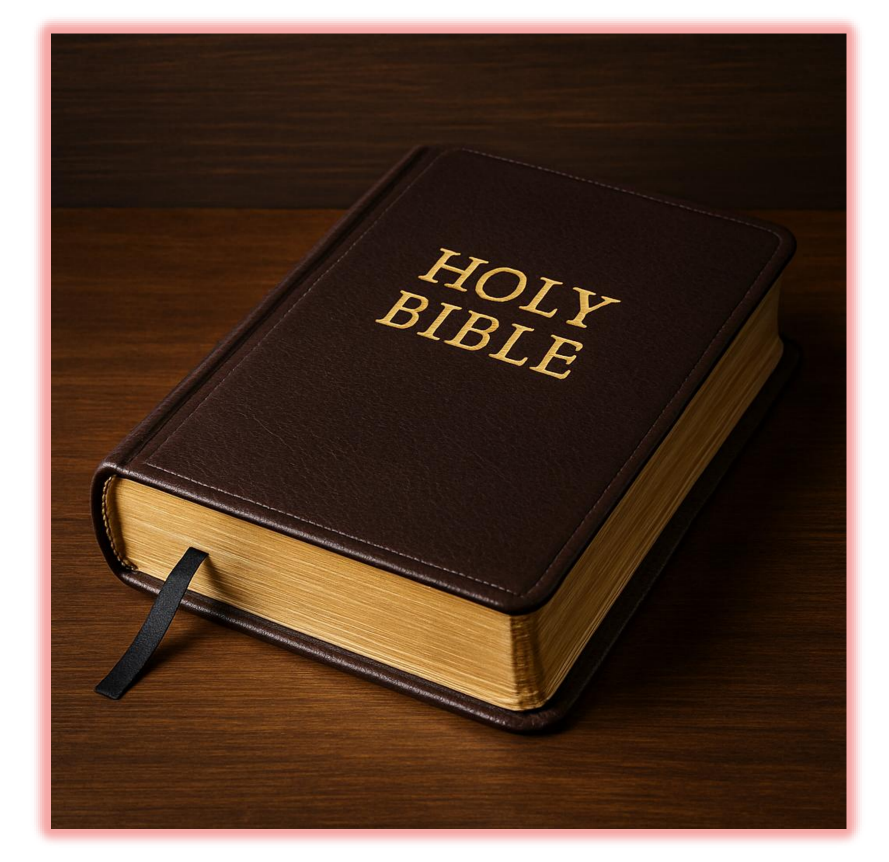
#### Hebreos 9:12

"Y no por sangre de machos cabríos ni de becerros, sino por su propia sangre, entró una vez para siempre en el Lugar Santísimo, habiendo obtenido eterna redención."



Hebreos 9:26

"De otra manera le hubiera sido necesario padecer muchas veces desde la fundación del mundo; pero ahora, en la consumación de los siglos, se presentó una vez para siempre por el sacrificio de sí mismo para quitar de en medio el pecado."



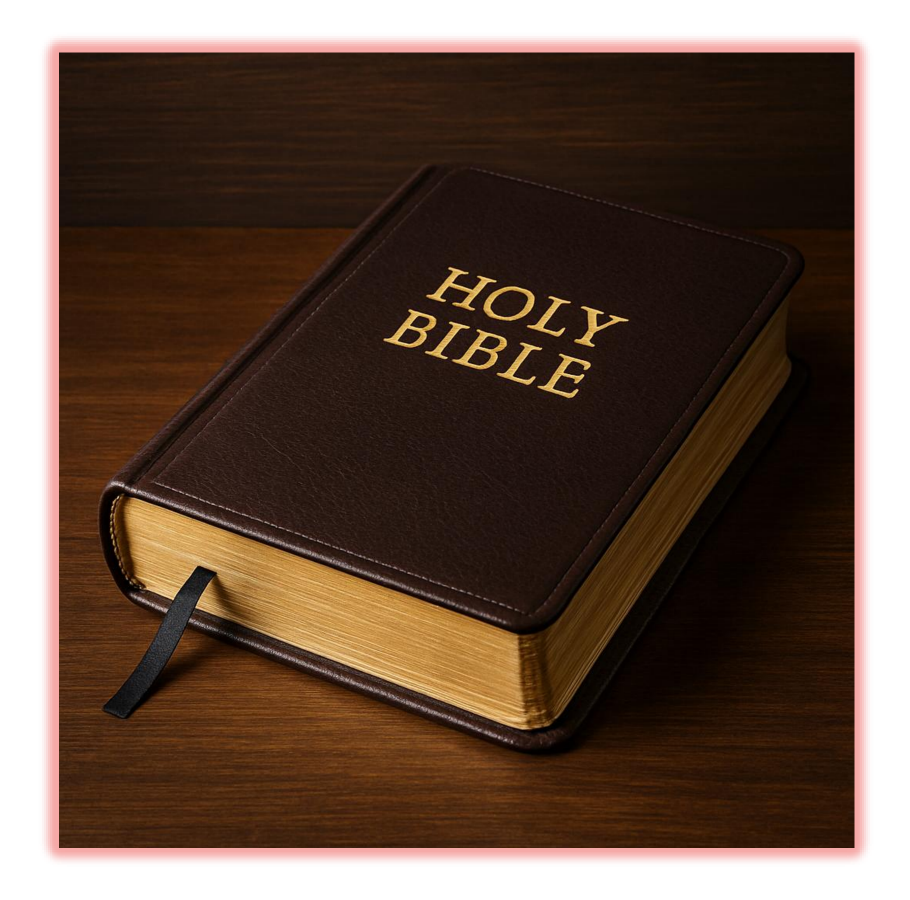
**Hebreos 10:10** 

"En esa voluntad somos santificados mediante la ofrenda del cuerpo de Jesucristo hecha una vez para siempre."



Hebreos 10:14

"Porque con una sola ofrenda hizo perfectos para siempre a los santificados."





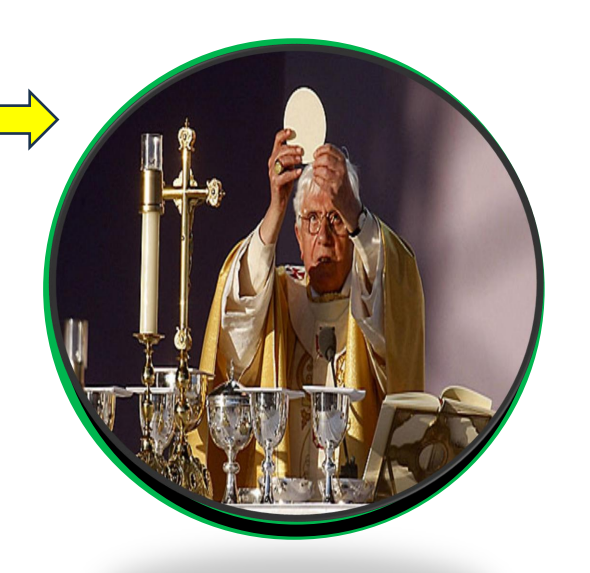
"Son dos las especies próximas del sacrificio, y no hay más. Una especie es el sacrificio propiciatorio, esto es, una obra satisfactoria por la culpa y la pena, a saber, que nos reconcilia con Dios, aplaca la ira de Dios o consigue para nosotros remisión de pecados. La otra especie es el sacrificio eucarístico, que no consigue remisión de pecados o reconciliación, sino que se celebra por los reconciliados para dar gracias o manifestar gratitud por la remisión de pecados concedida, y por otros beneficios recibidos"

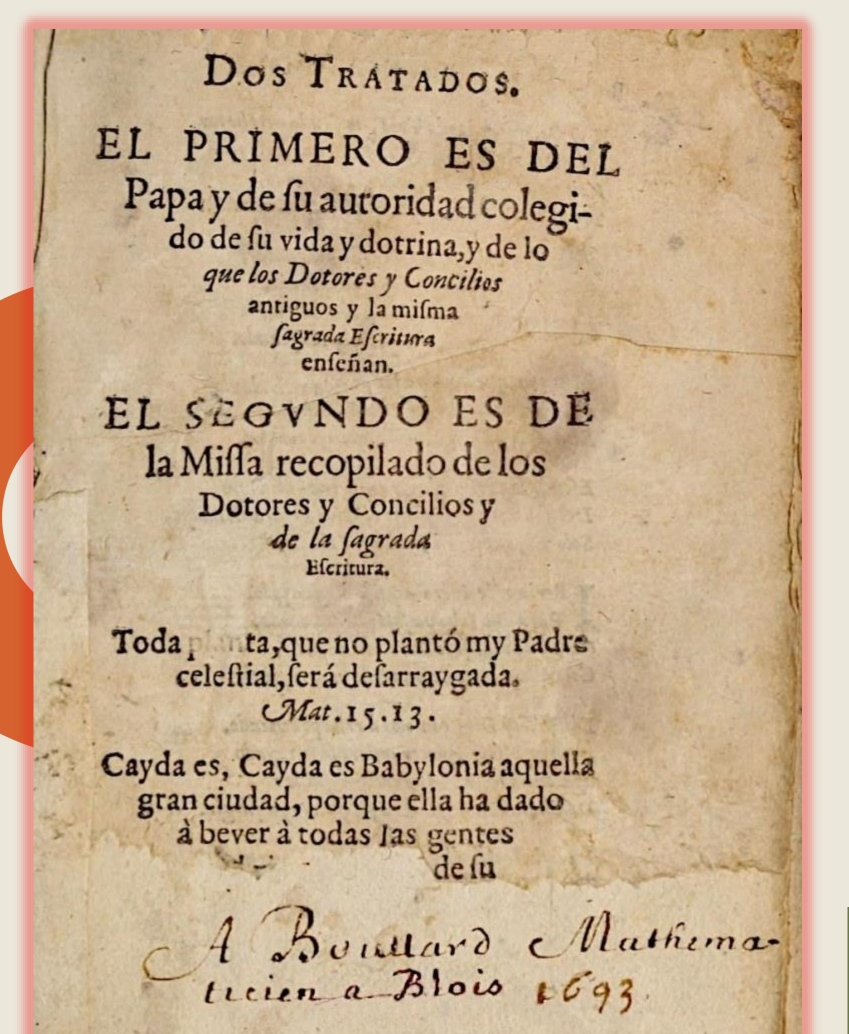
Libro de Concordia, De las especies del Sacrificio, C. XVIII, p.157 (Texto recopilado por Andrés Martín) Chile, 2010.



Solo el sacrificio de Cristo es VERDADERO SACRIFICIO PROPICIATORIO hecho una vez en la cruz. La eucaristía es un MEMORIAL del verdadero y único sacrificio. De ahí que la misa no RENUEVA, NI APLICA, NI ACTUALIZA el sacrificio ya ofrecido por Cristo.

Roma la papista afirma que ese UNICO SACRIFICIO llevado en la cruz, se vuelve a llevar a cabo de forma ACTUALIZADA pero INCRUENTA en favor de los pecados de los hombres y de esta forma, la única forma de que el feligres reciba el perdón, es por la MISA y por la CONSAGRACIÓN DEL SACERDOTE.

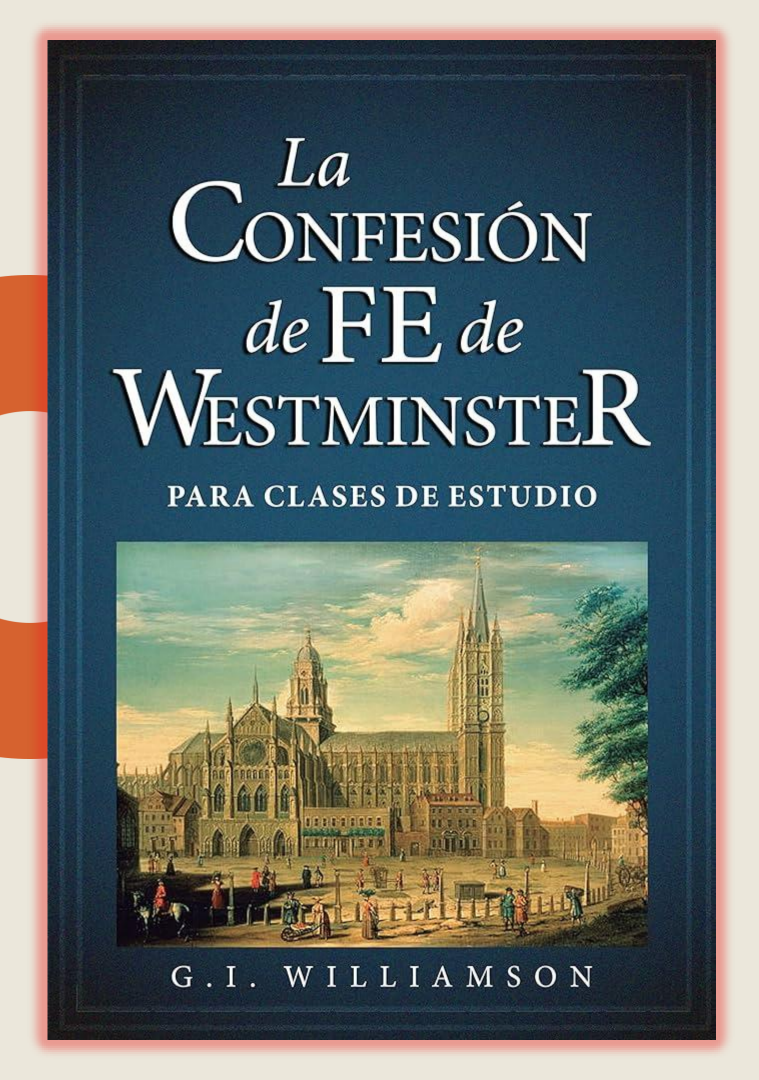




"La Misa, así entendida, (al modo papista) no es sacrificio. Si fuese sacrificio propiciatorio distinto y nuevo, no sería, propiamente hablando, sacramento instituido para ser recibido. Sería un altar que repite lo que el Evangelio proclama consumado"

Porque lo que es sacrificio se ofrece y se presenta a Dios como acto de oblación; el sacramento, en cambio, se toma y se recibe de la mano del Señor por el ministerio legítimo de la Palabra.

Valera, C. de. (1995). Los dos tratados del Papa y de la Misa [Ed. facsimilar de 1850]. México: Imprenta Bautista. p. 158.

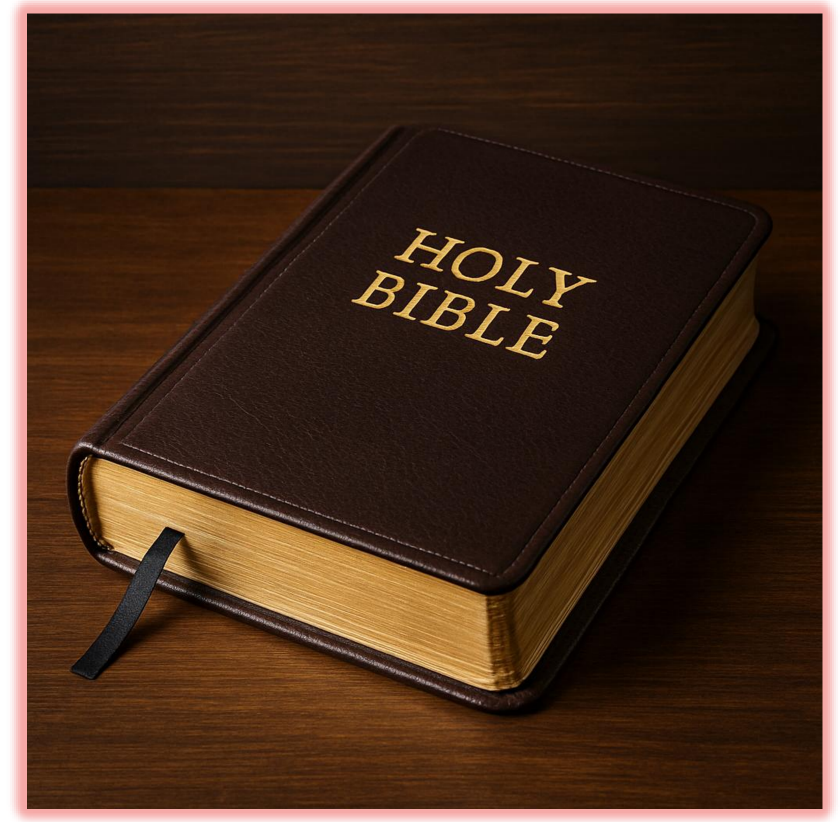


"En este sacramento Cristo no es ofrecido a su Padre, ni se hace ningún verdadero sacrificio por la remisión de los pecados de los vivos ni de los muertos; sino que solamente es una conmemoración del único ofrecimiento de sí mismo y por sí mismo en la cruz, una sola vez para siempre y una ofrenda espiritual de la mayor alabanza posible a Dios a causa de esto. Así que el sacrificio papal de la misa, como ellos le llaman, es la injuria más abominable al único sacrificio de Cristo, la única propiciación por todos los pecados de los elegidos

Confesión de Westminster C. XXIX. II

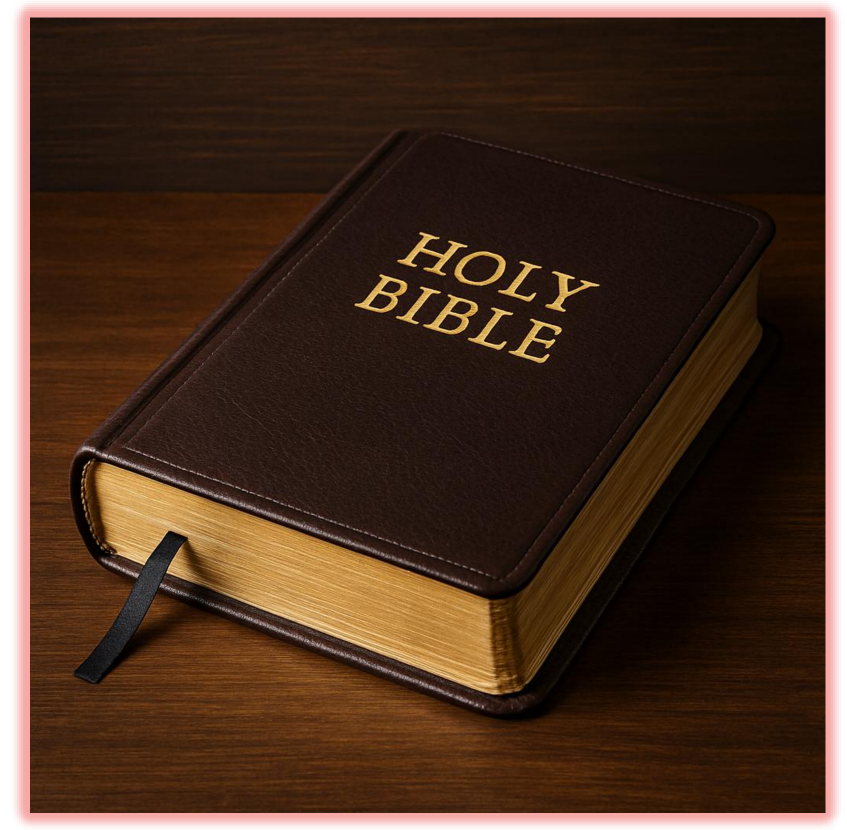
Hebreos 9:14

La Escritura muestra el contraste: "Cristo... se ofreció a sí mismo sin mancha a Dios" (Heb 9:14) y, consumada esa ofrenda única, manda: "Tomad, comed... Bebed de ella todos" (Mt 26:26-27).

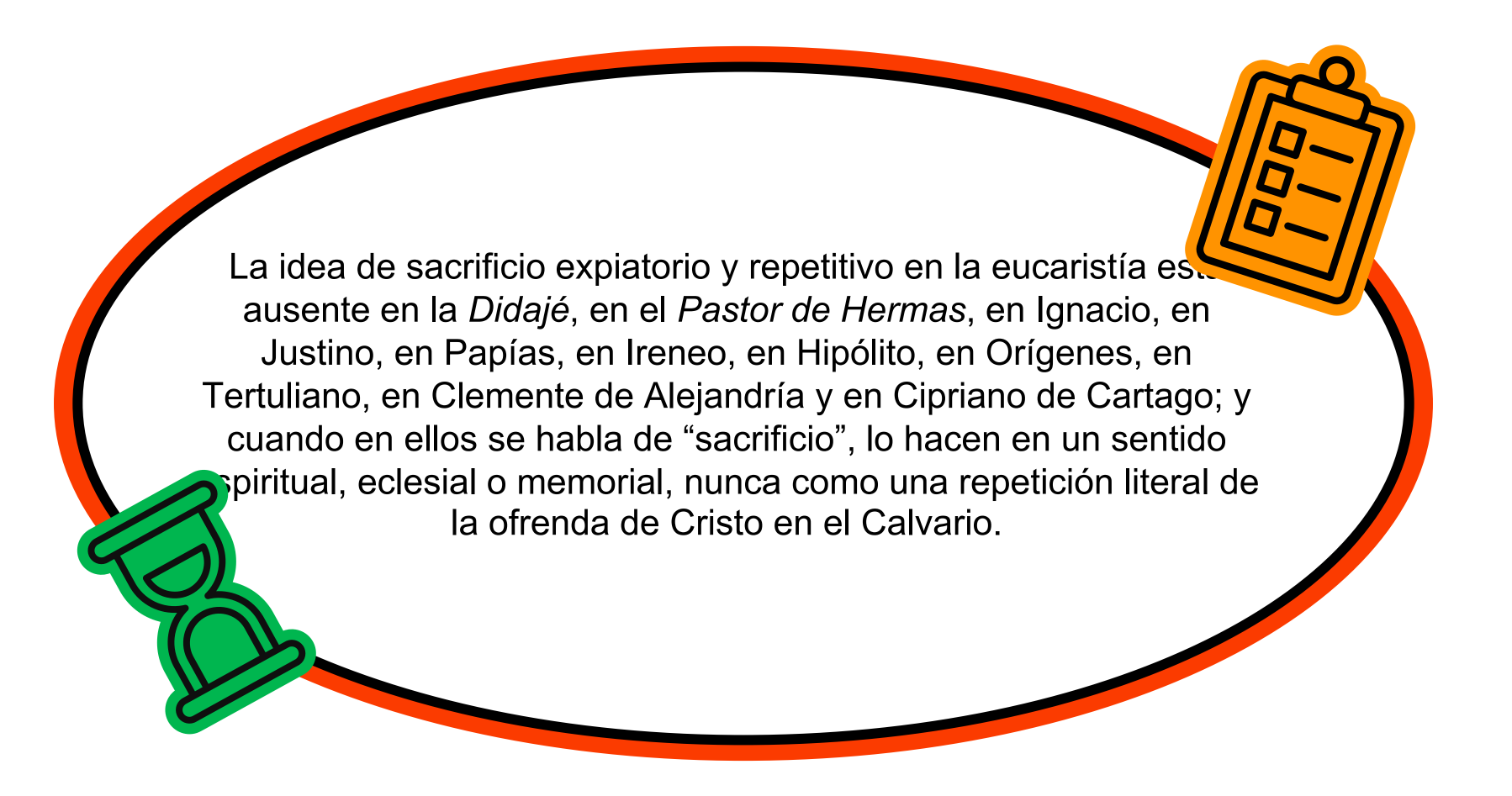


#### **CONSUMADO ES**

Si nosotros "ofrecemos a Cristo" como sacrificio, no proclamamos Su obra consumada, sino que pretendemos reproducirla, cayendo en el error de colocar de nuevo en el altar al que dijo: "Consumado es" (Jn 19:30). Es Cristo quien, de forma voluntaria y poderosa, "Se ofrece así mismo", no somos nosotros, pues ninguna potestad tenemos, de ofrecerlo a Dios, pues Cristo mismo se nos fue dado de arriba. En tal caso, no sería Dios quien dispensa el sacramento, sino nosotros quienes lo fabricamos. Tal inversión convierte al ministro en autor de la gracia y al altar en taller humano, cuando en realidad el sacramento no es obra que sube de la tierra al cielo, sino "Don que desciende del cielo a la tierra" (Stg 1:17).



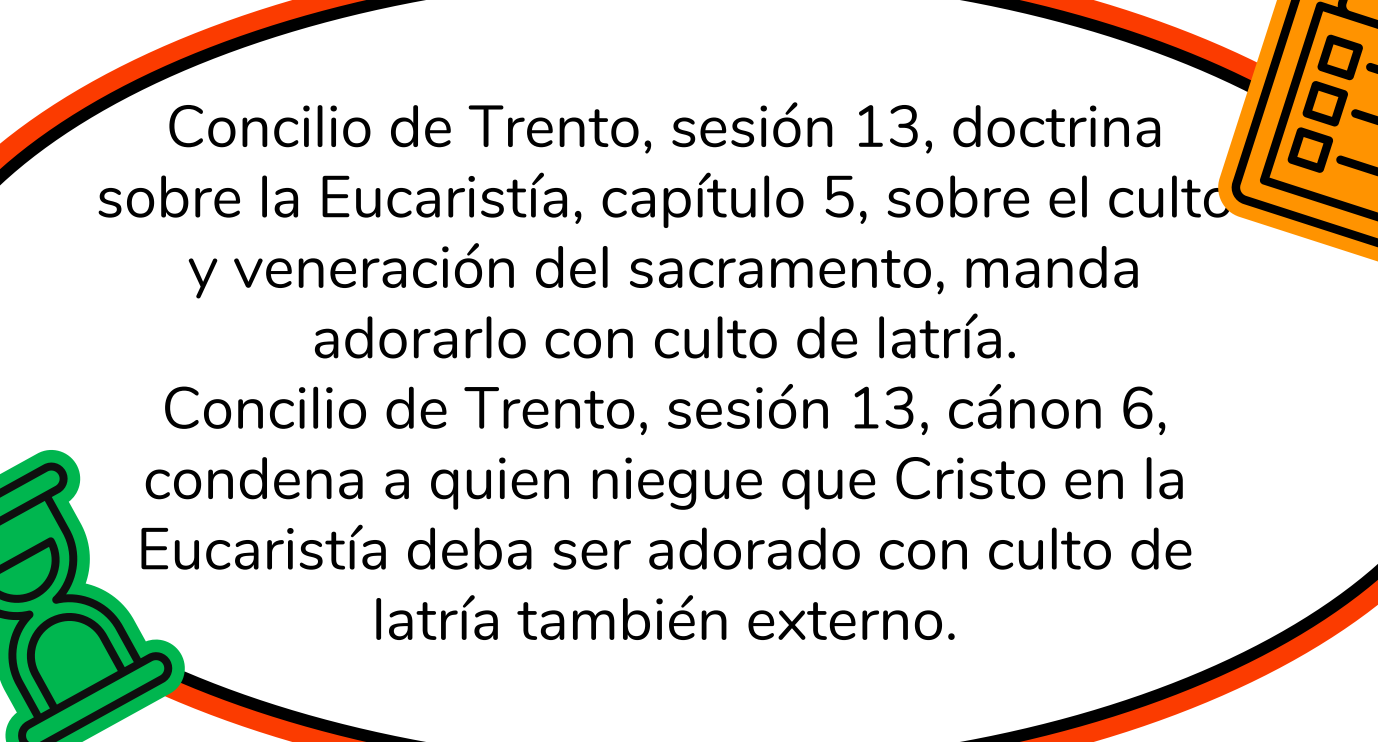
Y es aquí donde se muestra lo detestable de la Misa papista: sacerdote, "en persona de Cristo" (*in persona Christi*), se atribuye el poder de hacer descender a Cristo por medio de la consagración, y así producir la transubstanciación de los elementos. Según la teología romana, sin el sacerdote nada se logra; fuera de él, nadie nosee ese poder. El Catecismo del Concilio de Trento lo declara sin deos: "El sacerdote... consagra el verdadero cuerpo y sangre del Señor... ejerciendo el poder de Cristo mismo"



LIBRO RECOMENDADO



## ADORACIÓN DEL TAMES ON CULTO LATRÍA





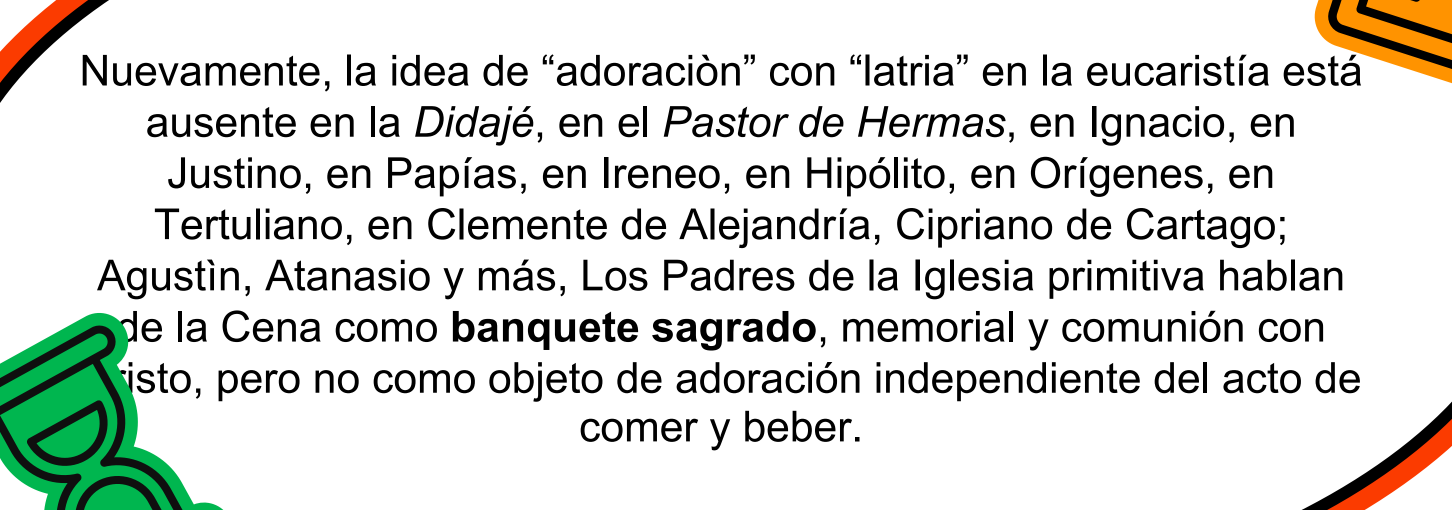
"Por lo tanto, no cabe duda de que todos los fieles de Cristo pueden, según la costumbre siempre recibida en la Iglesia Católica, rendir veneración a este santísimo sacramento, con el culto de latría, debido al Dios verdadero".

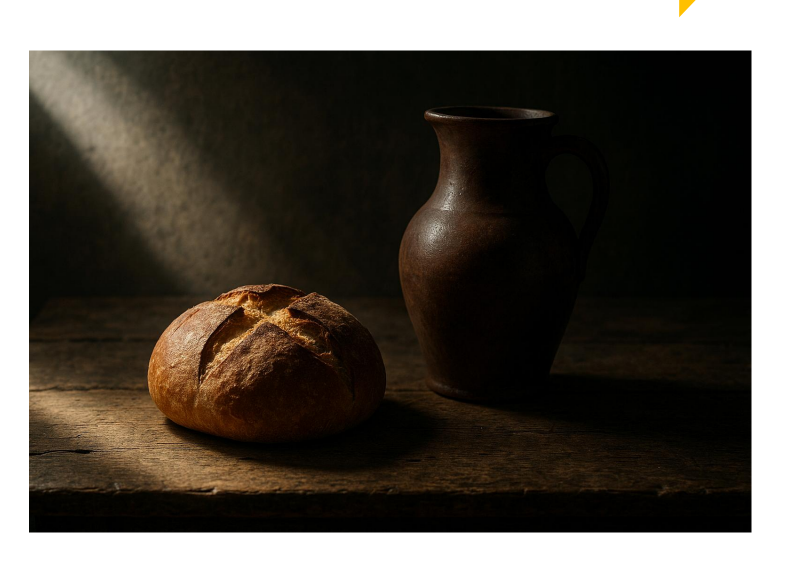
Concilio de Trento, Sesión XXIII (16 de julio de 1562), Canon 5

#### **OBJECCION PAPISTA**



"La conclusión lógica derivada de sus propias creencias es que, si Cristo está todo completo en el pan, sustancialmente, "cuerpo, alma, sangre y divinidad", luego ha de ser adorado. Las implicaciones de esto son terribles, puesto que si esto no es así, es PECADO MORTAL y por tanto están fuera de la salvación pues los "idolatras no heredaran el reino de los cielos" (1 Cor 6:9-10)



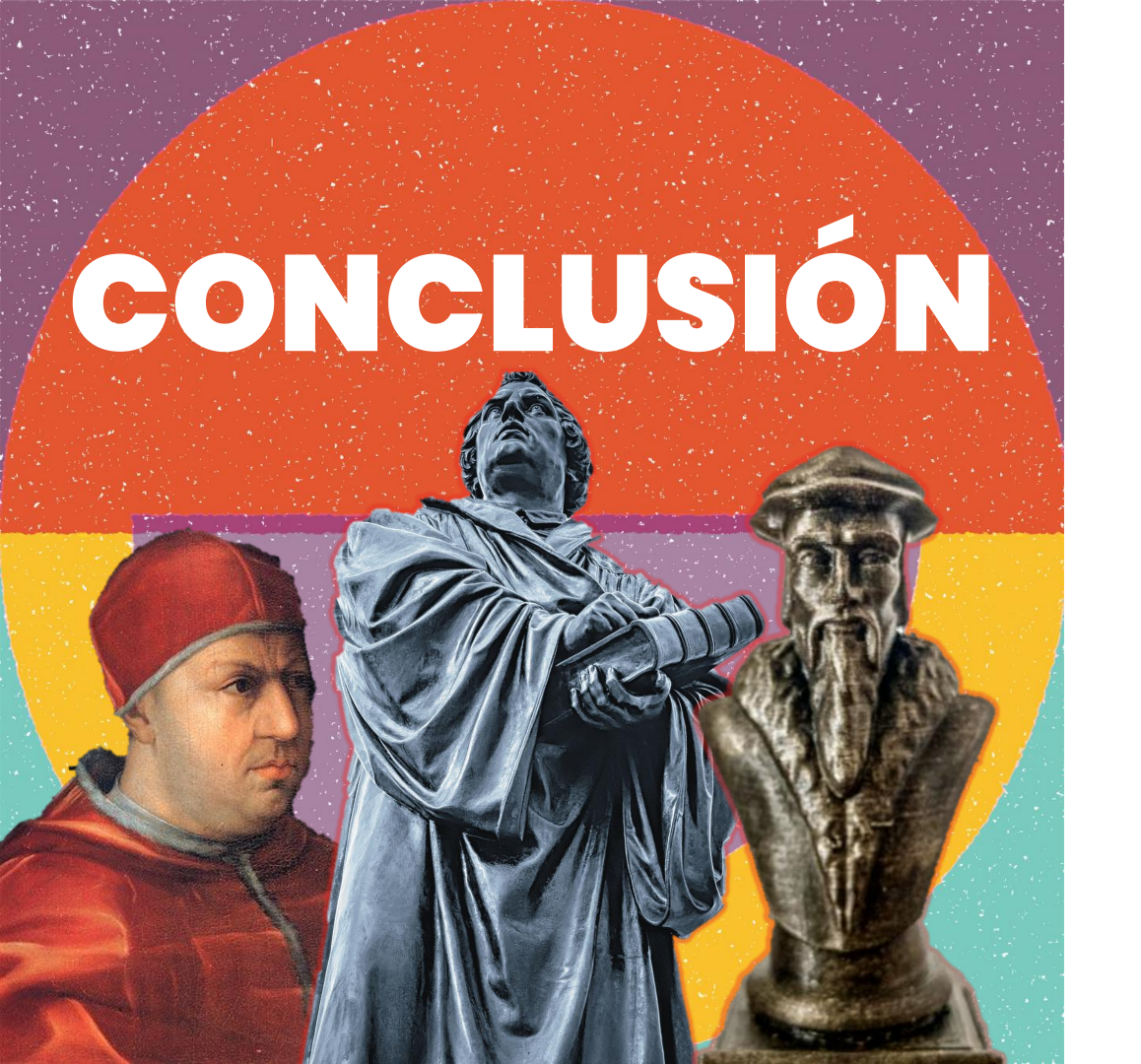


### Siglo IX

El debate entre **Pascasio Radberto** y **Ratramno de Corbie** (mediados del s. IX) introduce la idea de una presencia "corporal" que empieza a abrir la puerta a la mentalidad adorativa.

El **Sínodo de Roma** (1079), bajo Gregorio VII, condena a Berengario de Tours por negar la presencia física, obligándole a confesar que el pan y vino, después de la consagración, "son el verdadero cuerpo y sangre de Cristo y se tocan y rompen con las manos de los sacerdotes".

Esto va creando el clima para que, si Cristo está "localmente" en el pan, pueda ser adorado allí.



### 01

La teología y práctica sacramental romana se consolidó tardíamente mediante decretos conciliares, no por continuidad apostólica, y en varios puntos contradice la Escritura y la praxis primitiva.

02

Los cinco elementos clave de la misa romana (una sola especie, sacrificio expiatorio, adoración de la hostia, vinculación soteriológica y *ex opere operato*) revelan una estructura que subordina la gracia al aparato eclesiástico.

03

La Reforma respondió a estos abusos restaurando la centralidad del sacrificio único de Cristo, la comunión en ambas especies y la necesidad de la fe viva para recibir la gracia.



LEER Y FAMILIARIZARSE **CON TODOS LOS** TEXTOS DE LOS **PADRES** APOSTÒLICOS QUE UTILIZAN LOS PAPISTAS SOBRE LA EUCARISTIA.